Séminaire platonicien et néoplatonicien : sur le Philébe
ENS Ulm

Séance du 19 janvier 2026

Estelle Santune

Exemplier : Les voix de ’apeiron dans le Philébe

T1. « SOCRATE — Eh bien, de son co6té, Philébe affirme que ce qui est bon pour tous les étres vivants, c’est
le fait de jouir, le plaisir, la volupté et tout ce qui est consonant avec ce genre de choses. » Philebe', 11b.

T2. « SOCRATE — [...] le plaisir est illimité (dmepog) en lui-méme et appartient au genre de ce qui n’a ni
n’aura jamais en soi-méme et par soi-méme ni début, ni milieu, ni fin. » 31a.

T3. « PROTARQUE — 1l le faut bien, que je I’accepte, puisque le beau Philébe s’est défilé (dmeipniev) ! »
Ilc.

T4. « PHILEBE — Moi, mon opinion est et restera que le plaisir est complétement victorieux. Mais tu le
reconnaitras toi-méme, Protarque. » 12a.

T5. « SOCRATE — [...] toute celle <la lignée> qui met fin a I’opposition mutuelle des contraires et qui, en
y introduisant un nombre, les rend proportionnels et consonants. » 25d-e.

T6. « SOCRATE — [...] car le plus chaud va toujours de I’avant sans jamais rester en place, et de méme que
le froid, tandis que la quantité déterminée est fixation et cessation de toute avancée. » 24d.

T7. « SOCRATE — [...] qu’il ne faut pas appliquer 1’Idée de I’illimité (dmeipov) a la pluralité avant d’avoir
discerné son nombre total, ’intermédiaire entre I’illimité (dmeipov) et 1’unité ; et que c’est seulement alors
qu’on peut relacher chacune de toutes ces unités dans I’illimité (dmeipov) et lui dire “’Au plaisir ! (yaipsv
€av). » 16d-e.

T8. « PROTARQUE — Mais enfin, Socrate, ne vois-tu pas combien nous sommes nombreux, et tous
jeunes ? Tu n’as donc pas peur que nous ne nous joignions a Philébe pour te tomber dessus tous ensemble, si
tu nous insultes ? » 16a.

T9. « PHILEBE — Oui, voila au moins un point sur lequel je suis d’accord ; mais... pourquoi donc nous
adresser ce discours dans le contexte actuel ? Qu’est-ce qu’il peut bien avoir en vue ? [...] a mes yeux, il
manque au présent discours la méme chose qu’un peu auparavant. » 18a-d.

T10. « PHILEBE — Assurément, de celles qui admettent le plus, Socrate ; car le plaisir ne serait absolument
bon s’il ne recevait naturellement en partage 1’illimitation (dreipov) en multitude et en degré ! » 27e¢.

T11. « SOCRATE — A vrai dire, c’est que tu ne comprends pas qui sont les ennemis de notre Philébe,
Protarque ! [...] <Ces> gens que 1’on dit trés habiles dans les questions naturelles, et qui affirment qu’il n’y a
absolument pas de plaisirs. » 44b.

T12. « SOCRATE — [...] En effet, mon beau Philébe, lorsqu’elle remarqua la démesure et la compléte
perversité de toutes choses, et que les plaisirs et assouvissements n’avaient aucune limite, notre déesse établit
la loi et I’ordre, qui ont le caractére d’une limite. Et alors que toi, tu prétends qu’elle les a ainsi émoussés,
moi j’affirme au contraire qu’elle les a préservés ! » 26b-c.

T13. « SOCRATE — [...] que ce qui est a chaque fois dit étre est fait d'un et de multiple, et que, de plus, il
posséde limite et illimitation naturellement associées en lui. » 16c.

T14. La victoire et la lutte : « SOCRATE — Mais si c’est a la pensée qu’elle est apparentée, la pensée ne
vainc (vikd)-t-elle pas le plaisir, et celui-ci n’a-t-il pas le dessous ? » 12a ; « SOCRATE — [...] le plaisir se
verrait écarté de la victoire (vikdv) » 20c ; « SOCRATE — Nous ne sommes pas en train de nous battre pour
la victoire, afin que ce soit la thése de I’un ou de 1’autre de nous deux qui soit victorieuse (vik®vte), mais il
nous faut plutdt unir nos forces et combattre (cuppoyeiv) au service de ce qu’il y a de plus vrai » 14b ;
« SOCRATE — [...] je ne dispute pas pour I’instant des titres de victoire (vikntnpimv) contre la vie
commune au nom de I’intelligence. » 22¢ ; « PROTARQUE — [...] le plaisir est comme tombé sous le coup
des arguments que tu viens d’énoncer : dans son combat pour la victoire (vikntnpiov népt payopévn), le

! Les citations du Philébe sont issues de la traduction de Sylvain Delcomminette (PLATON, Philébe, introduction, traduction et
commentaire par Sylvain Delcomminette, Vrin, Paris, 2022).

1



voila a terre ! Quant a I’intelligence, il faut dire, a ce qu’il semble, que ce fut sage de sa part ne pas riposter
en prétendant au titre de vainqueur (vikntnpimv) ; car elle aurait subi le méme sort. » 22e-23 ; « SOCRATE
— Comme vainqueur (vik@vta), nous avons déclaré, je crois, la vie mixte de plaisir et de pensée » 27d ;
« SOCRATE — Et nous affirmerons, je pense, qu’elle est une partie du troisiéme genre ; car ce genre mixte
n’est pas fait de deux composants quelconques, mais de tous les illimités liés par la limite, de sorte que cette
vie victorieuse (Vikn@dpog) en deviendrait a juste titre une partie. » 27d.

T15. « SOCRATE — Nous ne sommes pas en train de nous battre pour la victoire, afin que ce soit la thése
de I’'un ou de I'autre de nous deux qui soit victorieuse, mais il nous faut plutdt unir nos forces et combattre
au service de ce qu’il y a de plus vrai. » 14b.

T16. « SOCRATE — [...] mais les hommes sages de maintenant font ‘’un’ au petit bonheur la chance, et
“multiple” plus vite ou plus lentement qu’il ne faut ; aprés 1’un, ils passent tout de suite a I’illimité, et les
intermédiaires leur échappent — ces intermédiaires qui distinguent la maniére dialectique de la maniére
opposée, éristique, de nous engager dans des discussions les uns avec les autres. » 17a.

T17. « SOCRATE — [...] I’illimité [...] s’est manifesté dans son unité dés que lui fut apposé le sceau que
constitue le genre du plus et son contraire. » 26d.

T18. « SOCRATE — [...] plus sec et plus humide, plus nombreux et moins nombreux, plus rapide et plus
lent, plus grand et plus petit, et tout ce qui reléve de la nature qui accepte le plus et le moins, que nous avons
posé précédemment comme une unité. » 25c.

T19. « SOCRATE — [...] si I’on veut examiner les plus grands plaisirs, ce n’est pas vers la santé, mais vers
la maladie (vooov) qu’il nous faut aller regarder » 45c.

T20. Accord entre les locuteurs : « SOCRATE — Mettons-nous encore d’accord (dtoporoyncoueda) sur un
point supplémentaire. » 11d ; « SOCRATE — Affirmez-vous votre accord (0poAoyodueva) sur ce point ? »
12a.

T21. « SOCRATE — Ce qui est sir, ¢’est qu’il n’y a pas ni ne pourrait y avoir de meilleure voie que celle
dont j’ai pour ma part toujours été amoureux (£poaotng) ; mais bien des fois déja elle m’a échappé, me
laissant seul et démuni. » 16b.

T22. « SOCRATE — C’est un don des dieux aux hommes, cela me semble évident, lancé des régions divines
par quelque Prométhée en méme temps qu'un feu éclatant ! Et les anciens, qui étaient meilleurs que nous et
habitaient plus pres des dieux, nous I'ont transmis comme une révélation [...] » 16c.

T23. Accord entre les éléments discutés : « SOCRATE — tout ce qui est a chaque fois dit étre [...] posséde
limite et illimitation naturellement associées (cOu@utov) en lui. » 16¢ ; « les plaisirs qui lui sont
naturellement associés (cupevtovg) » 51d.

T24. Accord entre des éléments ou des locuteurs : « Probablement toutefois que, si on les répétait encore et
encore, celui qui interroge et celui qui est interrogé finiraient par manifester leur accord (cuppwvodvtac) de
maniére satisfaisante. » 24d-e ; « SOCRATE — Tout d’abord, la musique en est pleine, elle qui ajuste la
consonance (cOpEwvov) [...]. » 56a ; « SOCRATE — [...] toute celle <la lignée> qui met fin a 1’opposition
mutuelle des contraires et qui, en y introduisant un nombre, les rend proportionnels et consonants
(cOuewva). » 25d-¢ ; « tous les sages sont d’accord pour dire (cuppwvodoiv) » 28c.

T25. Reldches : « SOCRATE — Ne vaudrait-il pas mieux le laisser aller dés a présent, plutdt que de lui faire
de la peine en lui infligeant I’épreuve la plus rigoureuse et en le mettant a la question ? » 23a ;
« PROTARQUE — Aucun de nous ne te lachera avant que tu n’aies conduit la discussion de ces questions
jusqu’a son plein accomplissement » 23b ; « ne pas trainer en longueur en détaillant tous les cas » 24e ;
« SOCRATE — Dans ce cas, il nous faut dire “’Au plaisir !”” (Xaipew) a toutes les autres longueurs, ainsi
qu’a tout ce qui est sans rapport avec notre propos » 36d ; « SOCRATE — Alors, il faut lancer un grand “’Au
plaisir ! ” (xoipew £dv) aussi bien a ton petit toi qu’a moi, Gorgias et Philébe, et notre argument doit
protester solennellement comme ce qui suit... » 59b ; « SOCRATE — [...] A présent dis-moi : vas-tu m'en
dispenser, ou me retenir jusqu'au milieu de la nuit ? Mais je crois que si j'ajoute une petite chose, j'obtiendrai
que tu me laisses aller, c'est que sur toutes ces questions, je consentirai a te fournir mes explications demain ;



mais dans l'immédiat, j'ai envie de me préparer a affronter ce qui reste en vue du jugement que nous ordonne
Philebe. » 50d-e.

T26. « SOCRATE — Philébe affirme que le plaisir est la droite visée pour tous les vivants, qu’il faut que
tous le recherchent, et en particulier que ¢’est Iui qui est le bien pour tous, et que ces deux noms, bon et
agréable, ne s’appliquent droitement qu’a une seule réalité et a une nature unique. » 60a.

T27. Renversement du point de vue de la vérité . « SOCRATE — Oui. Commence par prendre la vérité,
Protarque, et une fois que tu t'en es saisi, considére-les tous les trois, l'intelligence, la vérité et le plaisir ; et,
aprés t'y €tre arrété un long moment, réponds : lequel, selon toi, est-il le plus apparenté a la vérité - plaisir ou
intelligence ?

PROTARQUE — Pas besoin d'un long moment ! C’est que leur différence n'est pas mince, j’imagine ! En
effet, le plaisir est le pire imposteur qui soit, et on raconte que dans les plaisirs d'amour, ceux qui sont
considérés comme étant les plus grands, méme le parjure recoit 1'indulgence des dieux, un peu comme si les
plaisirs étaient des enfants qui ne possédaient pas méme la moindre parcelle intelligence ! En revanche,
l'intelligence est soit identique a la vérité soit ce qui, parmi toutes les choses, lui est le plus semblable et est
le plus vrai. » 65b-d.

T28. Renversement du point de vue de la juste mesure :

« SOCRATE — Alors, procéde ensuite au méme examen concernant la juste mesure : le plaisir en posséde-t-
il davantage que la pensée, ou la pensée que le plaisir ?

PROTARQUE — Cet examen que tu me proposes est lui aussi facile a réaliser : je crois en effet qu'on ne
trouvera aucun €tre qui soit par nature plus démesuré que le plaisir et la jouissance excessive, et aucun non
plus qui soit plus mesuré que l'intelligence et la science. » 65d.

T29. Renversement du point de vue de la beauté :

SOCRATE — Bonne réponse. Toutefois, exprime-toi encore sur ce troisiéme point : selon nous, l'intelligence
participe-t-elle davantage a la beauté que le genre du plaisir, de sorte que l'intelligence serait plus belle que le
plaisir, ou est-ce le contraire ?

PROTARQUE — Mais enfin, Socrate, la pensée et l'intelligence, personne, en réve ou éveillé, n'a jamais
considéré ni congu qu'elles puissent ou que ce soit et de quelque fagon que ce soit étre laides, aussi bien dans
le passé que dans le présent ou dans 1’avenir !

SOCRATE — Clest juste.

PROTARQUE — Tandis que les plaisirs, et peut-étre surtout les plus grands, quand nous voyons quiconque
en jouir, remarquant soit le ridicule qui les revét soit l'extréme laideur de ce qu'ils entrainent, nous en avons
honte nous-mémes et les dissimulons en les dérobant le plus possible aux regards et en confiant tout cela 4 la
nuit, comme s'il ne fallait pas que la lumiére du jour y assiste. » 65¢-66a.

T30. « SOCRATE — D¢s lors, si nous ne pouvons attraper le bien au moyen d'une Idée unique, tout en le
saisissant au moyen de trois, le beau, la proportion et la vérité, disons que nous assignerions trés
correctement cela, pris comme unité, comme cause de ce qui est dans le mélange, et que c'est par cela
comme étant bon qu'il devient lui-méme tel. » 65a.

T31. « PROTARQUE — Mais dis-moi, n’aurais-tu pas encore besoin d’un cinquiéme genre, qui soit capable
de séparer (d14xpioiv) ?

SOCRATE — Peut-étre, mais pas pour I’instant — a ce que je crois, du moins ! Cependant, s’il s’avérait que
le besoin s’en fasse sentir, tu m’excuserais, j'imagine, de me mettre a la poursuite de la nature du
cinquieme. » 23d-e.

T32. « Voici donc que, de ces chevaux, 1’un, disons-nous, est bon, et I’autre, non. Mais nous n’avons pas
expliqué en quoi consiste 1’excellence du bon ou le vice du mauvais : c’est ce qu’il faut dire & présent. Eh
bien, le premier des deux, celui qui tient la meilleure place, a le port droit, il est bien découplé, il a I’encolure
haute, la ligne du naseau 1égérement recourbée ; sa robe est blanche, ses yeux sont noirs, il aime I’honneur en
méme temps que la sagesse et la pudeur, il est attaché a 1’opinion vraie ; nul besoin, pour le cocher, de le
frapper pour le conduire, 1’encouragement et la parole suffisent. Le second, au contraire, est de travers,

massif, bati on ne sait comment ; il a I’encolure épaisse, sa nuque est courte et sa face camarde ; sa couleur




est noire et ses yeux gris injectés de sang, il a le goilt de la démesure (VBpewc) et de la vantardise ; ses
oreilles sont velues, il est sourd et ¢’est & peine s’il obéit au fouet garni de pointes. » Phédre, 253d-e2.

T33. « Quant au reste des ames, comme elles aspirent toutes a s’élever, elles cherchent a suivre, mais
impuissantes elles s’enfoncent au cours de leur révolution ; elles se piétinent, se bousculent, chacune
essayant de devancer 1’autre. Alors le tumulte, la rivalité et I’effort violent sont 4 leur comble ; et 13, a cause
de I’impéritie des cochers, beaucoup d’ames sont estropiées, beaucoup voient leur plumage gravement
endommagé. Mais toutes, recrues de fatigues, s’éloignent sans avoir été initiées a la contemplation de la
réalité, et, lorsqu’elles se sont €éloignées, elles ont I’opinion pour nourriture. [...] Toute dme qui, faisant
partie du cortége d’un dieu, a contemplé quelque chose de la vérité, reste jusqu’a la révolution suivante
exempte d’épreuve, et, si elle en est toujours capable, elle reste toujours exempte de dommage. Mais, quand,
incapable de suivre comme il faut, elle n’a pas accédé a cette contemplation, quand, ayant joué de malchance
(cvvruyia), gorgée d’oubli et de perversion, elle s’est alourdie, et quand, entrainée par ce poids, elle a perdu
ses ailes et qu’elle est tombée sur terre [...]. » Phédre, 248a-d.

2 Les citations du Phédre sont issues de la traduction de Luc Brisson (PLATON, Ocuvres complétes, sous la direction de Luc Brisson,
Editions Flammarion, Paris, 2011 pour I’édition revue).

4



