Lintellect royal de Zeus dans le Philébe
Textes a l'appui

Gerd Van Riel (KU Leuven, Belgique)

Texte 1 - Phil. 27b :
Socrate — Nous affirmons alors que ce qui est I'artisan de tout cela, leur cause, est le quatrieme genre, la preuve étant
suffisamment faite qu’il est différent des autres ?
Protarque — Différent en effet. (tr. Pradeau)
3Q. To &€ 6n mavta tadta Snuoupyodv Aéyopev tétaptov, Ty aitiav, wg ikavig Etepov ékelvwv SeSnAwUEVOY;
MPQ."Etepov yap ouv. (Phil. 27b, tr. Pradeau)

Texte 2 — Phil. 28e :
Protarque — Dire que I'intellect ordonne toutes choses, voila qui est a la mesure du spectacle qu’offrent le monde, le Soleil,
la Lune, les astres et I'ensemble de la révolution céleste ; et pour ma part, je ne pourrais jamais en parler ou en juger
autrement. (tr. Pradeau)
MPQ. 16 6& volv mdvta SLakoopelV auTd dpaval kal Tfi¢ 6P ews Tol KOGUOU Kal ALlou Kol GEARVNG KAl ACTEPWV Kal TAonG TG epLtdopds
a&lov, kat ouk AAWG Eywy’ &v Tote mepl alTWV €lmotuL ovd’ &v SofaocartylL.

Texte 3 — Phil. 29d-e :
Socrate — Mais considere ce qui s’ensuit. Tous les éléments dont nous venons de parler, quand nous les voyions rassemblés
en une unité, ne les appelions-nous pas un corps ?
Protarque — Eh bien ?
Socrate — Concois donc la méme chose a propos de ce que nous appelons le monde : il sera également un corps, puisqu’il
est constitué des mémes éléments.
Protarque — Ce que tu dis est on ne peut plus juste.
Socrate — Est-ce de ce corps que notre corps regoit tout, ou bien est-ce du nétre que celui du monde a regu sa nourriture,
et tout ce que nous avons évoqué a l'instant ?
Protarque — Encore une question, Socrate, qui ne vaut pas la peine qu’on y réponde. (tr. Pradeau)
$0). GAAA TO PeTd ToUTO £ Emou. TtavTaL yap fHETS Tadta Té vuvsh AexBévta dp’ oUK eic &v ouyKeipeva IBOVTEC EMWVOUACAPEY COUA;
MPQ. Tl puny;
2Q. Tawtov 6n Aaé kal mepl to08e OV KOO0V Aéyouev: [Ld] TOV aUTOV yap Tpdmov av €in mou oWua, cUVOETOV OV €K TV alTWV.
MNPQ. OpBdtata AEyeLs.
2Q. Nétepov odv ék TOUTOU ToD oWHATOS BAwWG TO T’ AUV o@pa 1 €k To0 Tap’ IV Tolto Tpédetal Te Kat doa VUVSH mept aUTHV
glrmopev eikndev te kal €xey;
NPQ. Kol 008’ &tepov, M SWKPATES, OUK GELOV £PWTHTEWC.

Texte 4 — Phil. 30a :
Socrate — Notre corps a nous, n’affirmerons-nous pas qu’il a une ame ?
Protarque — Nous l'affirmerons, bien sdr. (tr. Pradeau)
2Q. To mop’ ARV oGpa &p’ ov Puxnv dricopev Exew;
MNPQ. AfjAov OtL Ppricopev.

Texte 5 - Phil. 30a :
Socrate — D’ou l'aurait-il regue, mon cher Protarque, s’il n’est pas vrai que le corps du monde est un corps animé, dont les
qualités sont les mémes que notre corps, mais dont la beauté est en tous points supérieure ?
Protarque — Il est clair qu’il ne I'aurait recue de nulle part. (tr. Pradeau)
3Q. N6Bev, G dike Mpwropxe, AaPdv, lrmep pf TO ye 100 mavtdg o@pua Eupuyov By Etyxave, TaUTd ye £xov ToUTw Kol ETL dvn
kaA\iova;
MNPQ. AfjAov wg oUSaudBev GANOBEY, W ZWKPATEC.

Texte 6 — Phil. 30a-b :
Socrate — En effet, Protarque, on ne peut pas croire que, des quatre genres — la limite, I'illimité, le commun et le genre de
la cause, présents en toutes choses —, ce quatrieme, qui donne une ame a nos corps, qui exerce les corps et fournit la
médecine qui soigne leurs défaillances, et qui en d’autres choses encore introduit de I'ordre et de la réparation, et en
appelle au savoir sous toutes ses formes, ne soit pas celui qui, alors que ces mémes choses sont en grande quantité dans



la totalité du ciel, mais encore plus belles et plus pures, produise dans nos corps la plus belle et la plus estimable des
natures. (tr. Pradeau)

2Q). 00 ydip Tou okoTEY ye, B MPWTAPXE, T TETTOPA EKEWVA, TIEPOCS Kal BIteLpov Kal KooV Kal TO Tfig aitiag yévog év dmaot Tétaptov
£vov, ToUTOo €v pév Toi¢ ap’ AUV PuxnVv te MapéXov Kal cwpaokiov Eumotodv Kal mtaicovtog cwpatog laTpikhyv Kot &v GAAoLg Ao
OUVTIOEV Kal dkoUpevov mdoav Kal mavroiav codilav Enkalelobatl, TV 6’ alT®v ToUTwv OvTwv &v OAW te o0UPaVQE Kal Katd peyala
MEPN, KOl TIPOCETL KAAQV Kal eIALkpLV@V, v TouToLg &’ oUK Gpa pepnyavijoBat Ty TV KaANoTWY Kol TIULWTATWY GUGCLY.

Texte 7 — Lois X, 896b—d :
L’Etranger d’Athénes — C’est donc a juste titre et de fagon parfaitement légitime que nous avons dit de 'ame, en tenant
des propos on ne peut plus vrais et on ne peut plus définitifs, qu’elle est née selon nous avant le corps, et que ce dernier
est second et postérieur, puisque, conformément a la nature, 'ame commande et le corps obéit.
Clinias — Rien de plus vrai, certes.
L’Etranger d’Athénes — Et nous nous souvenons bien s(ir que nous étions tombés d’accord précédemment sur le fait que,
si I'ame se révélait étre plus ancienne que le corps, les choses qui relevent de I'ame seraient aussi plus anciennes que
celles qui sont propres aux corps.
Clinias — Oui, absolument !
L’Etranger d’Athénes — Les tempéraments, les moeurs, les souhaits, les raisonnements, les opinions vraies, les soins aussi
bien que les souvenirs doivent étre nés avant la longueur, la largeur, la profondeur et la force des corps, s’il est vrai que
I'ame est venue a |'étre avant le corps.
Clinias — C’est une nécessité. (tr. Brisson—Pradeau)
AB.’0pBH¢ Bpa Kal Kuplwe GANBECTOTA Te KOl TEAEWTOTA ELPNKOTEC BV ELLEV YUYV HEV TIPOTEPOV YEYOVEVOL GWHATOC NIV, WA 8
SeUTePOV TE Kal Uotepov, Puxiig dpxolong, apXOuevov Kot ULy,
KA. AAnBéotata pév odv.
AO. Mepvnpeda ye pnv opoloynoavieg év tolg mpoobev wg, i Puxn davein mpecPutépa cwpatog ovoa, Kol T& Yuxig TV tol
owpatog €ootto mpeoButepa.
KA. Névu pév odv.
AO. Tpomol &¢ kat 0N kal BouAroelg kat Aoylopol kat 66&at AANOETg émpélelal Te Kal Lol TPOTEPA UAKOUG CWHATWY Kol TTAATOUG
Kal BaBoug kal pwung €ln yeyovota av, glnep kat Yuxn
OWHATOG.
KA. Avaykn.

Texte 8 — Lois X, 896e :
L’Etranger d’Athénes — Soit. Ainsi tout ce qu’il y a dans le ciel, sur la terre et dans la mer, I'ame le dirige par ses mouvements
a elle. (tr. Brisson—Pradeau)

AQ. Eiev. dyeL pév 81 Yuxn mdvta Ta kat oUpavov Kal yiv kai BdAattav Toic alThc KWhioeow.

Texte 9 — Lois X, 897b—c :
L’Etranger d’Athénes — Mais a quel genre d’ame allons-nous donc dire qu’est échue la maitrise du ciel, de la terre et de la
révolution de l'univers ? Est-ce a celui qui est plein de réflexion et de vertu, ou a celui qui ne possede ni I'une ni l'autre ?
(tr. Brisson—Pradeau)
A®. MNdtepov olV 81 PuxAg yévog éykpateg oupavol kal yAg Kol maong Tiig meplodou yeyovéval pPduev; 1O GPOVIUOY Kol APETAC
TIAfipEC, 1 TO UNSETEPA KEKTNILEVOV;

Texte 10 — Lois X, 897c :
L’Etranger d’Athénes — Bienheureux ami, devrons-nous dire, si la marche entiére du ciel, mais tout aussi bien sa translation
et tout ce qui se trouve en lui, est d’'une nature similaire au mouvement de l'intellect, a sa translation et a ses
raisonnements, et qu’elle progresse de la méme fagon, il nous faut évidemment dire que c’est I'ame la meilleure qui prend
soin de l'univers en son entier et que c’est elle qui le guide dans la voie la meilleure ?
Clinias — C’est juste. (tr. Brisson—Pradeau)
A®. Ei pév, ® Baupdote, dOeV, 1) cupmaca olpavold 660¢ dua Kal Gopd Kal TWV £v aUTd SVTwV AAvTwy vod KWHOoEL Kol Tteptpopd
Kol Aoylopolg opoiav dpuowv €xel kal cuyyevg Epxetal, &flov wg thv dpiotnv Yuxnv doatéov émpelelodat Tol KOOUOU TAVTOC Kal
Ayewv alToOV TV TolaUTNV 080V EKelvny.
KA. OpB Q.

Texte 11 — Lois X, 899b—c :
L'Etranger d’Athénes — Au sujet de tous les astres, de la lune, des années, des mois et de toutes les saisons, quel autre
discours pourrions-nous bien tenir si ce n’est celui-la méme : puisqu’une ame ou des ames sont apparues étre les causes
de tous ces mouvements, et puisque ces ames ont la bonté d’une excellence totale, nous déclarerons que ce sont des



divinités, soit qu’elles ordonnent le ciel en se trouvant dans des corps, ce qui fait d’elles des étres vivants, soit de quelque
autre fagon. Se trouvera-t-il quelqu’un qui, accordant tout cela, s’obstinera a ne pas croire que tout est plein de dieux ?
Clinias — Il n’y a personne, Etranger, pour déraisonner a ce point. (tr. Brisson—Pradeau)

AO."AcTpwV 61 TEPLTIAVTWYV Kal GEARVNC, EVIAUTOV TE Kal VAV Kol tao®@v wp®v mépL, Tiva dAAov Adyov €polpev fj TOV alTov TodTov,
0G £Melsh Yuxn Mév i Puxal tdvtwy Toltwy aitiat ébdavnoay, dyadal 8¢ ndcav ApeTiv, B£0U¢ AUTAC eval GrOOHEY, EITE £V CHUACLY
évobioat, (o dvta, KOG dvta oVpavoy, gite & e kat Swc; €06’ BoTLc Taito OpoAoydY UTOpEVET pf) Be®v lvan Aripn dvTa;
KA. OUk EoTlv olTwe, G Eéve, mapadpoviv ouSEI.

Texte 12 — Lois X, 885e—886a :
Clinias — Ne te semble-t-il donc pas facile, Etranger, de soutenir en toute vérité ceci : les dieux existent ?
I’Etranger d’Athénes — Comment ?
Clinias — Il y a d’abord la terre, le soleil, les astres et I'univers dans son ensemble, puis 'arrangement si bien ordonné des
saisons et leur distribution en années et en mois. (tr. Brisson—Pradeau)
KA. OUKkoDv, M Eéve, Sokel padlov elvat dAnBelovtac Aéyew G eiotv Beof;
AG. Nkg;
KA. Mp&tov pév yij kal fALog dotpa Te kal T& cUUMAVTA, Kal TA TWV WPHOV Slakekoopnuéva KOADG oUTwe, €VIaUTolg TE Kal Unotv
Slelnppéva.

Texte 13 — Phil. 30c :
une cause qui n’est pas insignifiante mais qui, ordonnant et réglant les années, les saisons et les mois, est a juste titre
nommeée savoir et intellect. (tr. Pradeau)
Kot tig €’ autoig aitia o0 pavAn, KoopoUod Te Kal CUVTATTOUCA EVIOUTOUG TE Kal Wpag Kal pijvag, codia kai volc Aeyopévn Sikalotat
av.

Texte 14 — Phil. 30c :
Mais il ne pourrait jamais y avoir de savoir ni d’'intellect sans ame. (tr. Pradeau)

Yodla unv kal volic Gveu Puxfig oUk Gv mote yevoiodny.

Texte 15 — Phil. 30d :
... chez les autres dieux, d’autres belles qualités, selon la maniere dont chacun d’eux aime a étre appelé. (tr. Pradeau)

... £v &’ BAAoLg AN KOAG, Ko’ 6Tl pihov EkdoTolg Aéyeabal.

Texte 16 — Soph. 248e-249a :
L’Etranger — Mais alors, par Zeus ! nous laisserons-nous si facilement convaincre que le mouvement, la vie, 'ame et
I'intelligence ne sont pas véritablement présents chez I'étre total, que celui-ci ne vit ni ne pense et que, en revanche,
solennel et sacré, dénué d’intellect, il se dresse immobile ?
Théététe — Dans ce cas, & Etranger, nous accepterions certainement une doctrine terrible !
I’Etranger — Admettrons-nous par ailleurs qu’il posséde un intellect, mais pas la vie ?
Théétete — Comment serait-ce possible ?
L’Etranger — Mais tout en disant que ces deux choses se trouvent en lui, ne dirons-nous pas alors qu’il les posséde dans
une ame ?
Théétete — De quelle autre fagon pourrait-il les avoir ? (tr. Cordero)
ZE. Ti 8¢ mpog ALOG; WG AANBMG Kivnow kail Zwnv Kol YuxAv Kol dpévnow i padiwg meloBnoduebo Td mavteAdg dvt ur mapeivat, undé
Zfiv a0TO Undé dpovely, AAAA cepvov Kal dylov, voiiv oUK £xov, akivtov £0TOC va;
OFAI. Aewov Pevtdy, ® £éve, AOyoV GUYXWPOTHEV.
ZE. AN\ voOv pév Exelv, Lwnv 8¢ ur dluey;
OEAI. Kal it
ZE. AN tabta pév dudotepa évovt alt® Aéyouev, ou unv v Wuxf ve dricouev altod €xewv altd;
OEAI. Kal tiv’ &v £tepov £xoL TpoOTOV;

Texte 17 — Tim. 30a-b :
Ayant réfléchi, il se rendit compte que, de choses par nature visibles, son travail ne pourrait jamais faire sortir un tout
dépourvu d’intellect qui fat plus beau qu’un tout pourvu d’intellect et que, par ailleurs, il était impossible que I'intellect
soit présent en quelque chose dépourvue d’'une ame. C’est a la suite de ces réflexions qu’il mit I'intellect dans I'ame, et
I'ame dans le corps, pour construire I'univers, de fagon a réaliser une ceuvre qui fit par nature la plus belle et la meilleure
possible. (tr. Brisson)



AOYLOGPEVOC 00V NUPLOKEV €K TGV KT hUOLY OpaTtiv o00SEV dvdntov Tod voiv Exovtog Ghov dhou kdhtov Eceabal rote €pyov, voiv
&’ av xwpic Yuxfic aduvatov mapayevesBal Tw. §td &n TOV AoyLopodv TovSe volv pev v Puxi, Yuxnv 6’ év cwpaTL cUVIOTAG TO TIaY
OUVETEKTAIVETO, OTWG OTL KAAALoTOV €ln Katd pUCLY APLOTOV TE EPYOV ATELPYOOUEVOG.

Texte 18 — Tim. 37b—c :

Chaque fois qu’il porte sur le sensible et que c’est le cercle de I'Autre, qui est régulier, qui transmet I'information a I'ame
tout entiere, se forment des opinions et des croyances, fermes et vraies ; et, chaque fois qu’il s'applique a ce qui se
rapporte a la raison, et que c’est le cercle du Méme, qui est parfaitement rond, qui révele ces choses, le résultat en est
nécessairement l'intellection et la science. Mais ces deux processus cognitifs, en quoi se produisent-ils ? Quelgu’un qui
répondrait que c’est en autre chose qu’en I'ame, celui-la dirait tout sauf la vérité. (tr. Brisson)

Otav pév mepl T0 aloBntov yiyvntal kat 6 tol Batépou KUKAOG 6pBO¢ Lwv eig mdoav avtol thv Yuxnv Stayyeiln, S6fal kat miotelg
yiyvovtat BéBatol kal GANBETS, Btav 8¢ al mepl To AoyloTikdv f Kal 6 Tl TalTod KUKAOG eDTPOXOC (v aUTA UNVUaT, VOUc EMGTAMN Te
&€ Avdykng droteAeltar ToUTw 8¢ év () ThV dvtwv éyyiyvecBov, dv moté tig avtd Ao ANV Wuxiy girn, mév pdAov i TeAnBEg £pel.

Texte 19 — Tim. 46¢c—e :

Or, tout cela fait partie des causes accessoires dont un dieu se sert comme d’auxiliaires pour atteindre dans mesure du
possible le résultat le meilleur. Mais le grand nombre croit qu’il s’agit Ia non de causes accessoires, mais des causes de
toutes choses, parce que ce sont ces causes qui provoquent refroidissement et réchauffement, solidification et fusion, et
tous les phénomenes du méme genre. Mais ces « causes » ne peuvent faire preuve d’aucune conduite rationnelle,
d’aucune intention intelligente en vue de quoi que ce soit. Car, de tous les étres, le seul a qui il convient de posséder
I'intellect, il faut le désigner comme I'ame, et cet étre est invisible, tandis que le feu, 'eau, la terre et I'air sont tous par
naissance des corps visibles. Or, celui qui est amoureux de la raison et du savoir doit nécessairement rechercher, comme
premiéres, les causes qui ressortissent a ce qui par nature est raisonnable, et, comme secondes, toutes celles qui
ressortissent a ce qui regoit son mouvement d’autres étres déja en mouvement, et qui, en obéissant a la nécessité,
transmet ce mouvement a d’autres. (tr. Brisson)

Tadt olv mdvta €0t TV ouvattiwy olg Bedg UnnpeTolot XpfTat T Tol dpioTou Katd O Suvatdv ibéav dnoteAdv- Sofdletal 6&
OTIO TGV TAEloTWY 0V cuvaitia AL aiTia elvan TdV TavTwy, PUXovVTa Kol Bgppaivovta TtnyvovTa Te kol Sloxéovta kol doa Toladta
anepyadpeva. Adyov 8¢ o0SEva oUSE volv eig 008V Suvatd Exelv £oTiv. TOV yap Bviwv G voiv udvw KTdobat mpocrKeL, AeKTéoV
wuxnv—rtoito 6¢ dodpatov, mip 6& kal USwp Kal yij kal Anp cwpata MAvVTa OpATA YEyovev—Tov 6& vol Kal EmLoTANG €pACTV AVAYKN
Tag tfi¢ Eudpovog Ppuoewg aitiog mpwrtag PETASLWKELY, Ooal 6€ UTU GAAWV PEV KWVOUUEVWY, ETEpA &€ KATA AVAYKNG KLVOUVIWV
yiyvovtat, Ssutépag.

Texte 20 — Tim. 27d-28b :
Or, il y a lieu, a mon sens, de commencer par faire cette distinction : qu’est-ce qui est toujours, sans jamais devenir, et
gu’est-ce qui devient toujours, sans étre jamais ? De toute évidence, peut étre appréhendé par l'intellect et faire 'objet
d’une explication rationnelle, ce qui toujours reste identique. En revanche, peut devenir objet d’opinion au terme d’une
perception sensible rebelle a toute explication rationnelle, ce qui nait et se corrompt, ce qui n’est réellement jamais. De
plus, tout ce qui est engendré est nécessairement engendré sous I'effet d’'une cause ; car, sans l'intervention d’une cause,
rien ne peut étre engendré. Aussi, chaque fois qu’'un démiurge fabrique quelque chose en posant les yeux sur ce qui
toujours reste identique et en prenant pour modeéle un objet de ce genre, pour en reproduire la forme et les propriétés,
tout ce qu’il réalise en procédant ainsi est nécessairement beau ; au contraire, s’il fixait les yeux sur ce qui est engendré,
s’il prenait pour modeéle un objet engendré, le résultat ne serait pas beau. (tr. Brisson)
"EoTv 00V 81 Kot £piv 86€av ipiitov Statpetéov Tade” T To BV Ael, yéveolv 8¢ oUK EXov, Kal TL TO ylyVOHEVOV pév del, BV 8¢ oUSEmoTE;
TO HEV 8N VOroeL META Adyou TepANTTOY, del Kot TaUTd &y, T & ab 8§0EN UeT aioBioswg dAdyou S0§aoTdV, yyvouevov Kai
QoAU EVOV, BVTwG 6& 0USEMOTE Bv. Tt 8¢ Al TO YLyVOHEVOV UTU aiTiou TOC £€ Avaykng yiyveoBal: mavtl yap a8uvatov xwpig aitiou
VEVESWY OXETWV. 6TOU HEV 00V GV O SNULOUPYOC TIPOC TO KATA TAUTA £xov BAETWV Ael, TOLOUTW TV TTPOCXPWHEVOS TTapadeiypatt, THY
{6¢av Kkai Suvapy avtold dmepydintal, KoAdv €€ Avaykng obtwe dmoteleiobal mdv: ob & v el yeyovoc, yevwnt® mopadeiyportt
TIPOCXPWHEVOG, OV KAAOV.



