
Centre Jean Pépin (UMR 8230, CNRS – ENS) 

Séminaire platonicien et néoplatonicien, a.a. 2025/2026, « Lectures du Philèbe » 

École Normale Supérieure, 12 janvier 2026 
 

Images de la dialectique et forme du dialogue dans le Philèbe  
 

Marco Donato 

Université de Pise 
 

 

 

I 
 

[T1] Platon, Philèbe, 11a1-d1 : 
 

ΣΩ. — Ὅρα δή, Πρώταρχε, τίνα λόγον μέλλεις παρὰ Φιλήβου δέχεσθαι νυνὶ καὶ πρὸς τίνα τῶν1 

παρ’ ἡμῖν ἀμφισβητεῖν, ἐὰν μή σοι κατὰ νοῦν ᾖ λεγόμενος. βούλει συγκεφαλαιωσώμεθα 

ἑκάτερον;  

ΠΡΩ. — Πάνυ μὲν οὖν. 

ΣΩ. — Φίληβος μὲν τοίνυν ἀγαθὸν εἶναί φησι τὸ χαίρειν πᾶσι ζῴοις καὶ τὴν ἡδονὴν καὶ τέρψιν, 

καὶ ὅσα τοῦ γένους ἐστὶ τούτου σύμφωνα· τὸ δὲ παρ’ ἡμῶν ἀμφισβήτημά ἐστι μὴ ταῦτα, ἀλλὰ 

τὸ φρονεῖν καὶ τὸ νοεῖν καὶ μεμνῆσθαι καὶ τὰ τούτων αὖ συγγενῆ, δόξαν τε ὀρθὴν καὶ ἀληθεῖς 

λογισμούς, τῆς γε ἡδονῆς ἀμείνω καὶ λῴω γίγνεσθαι σύμπασιν ὅσαπερ αὐτῶν δυνατὰ 

μεταλαβεῖν· δυνατοῖς δὲ μετασχεῖν ὠφελιμώτατον ἁπάντων εἶναι πᾶσι τοῖς οὖσί τε καὶ 

ἐσομένοις. μῶν οὐχ οὕτω πως λέγομεν, ὦ Φίληβε, ἑκάτεροι;  

ΦΙ. — Πάντων μὲν οὖν μάλιστα, ὦ Σώκρατες.  

ΣΩ. — Δέχῃ δὴ τοῦτον τὸν νῦν διδόμενον, ὦ Πρώταρχε, λόγον;  

ΠΡΩ. — Ἀνάγκη δέχεσθαι· Φίληβος γὰρ ἡμῖν ὁ καλὸς ἀπείρηκεν.  

ΣΩ. — Δεῖ δὴ περὶ αὐτῶν τρόπῳ παντὶ τἀληθές πῃ περανθῆναι;  

ΠΡΩ. — Δεῖ γὰρ οὖν. 

 

SOCRATE. — Considère donc, Protarque, quelle thèse tu t’apprêtes à recevoir de Philèbe et 

laquelle des nôtres tu vas devoir disputer, si son énoncé ne s’accorde pas à ta pensée. Veux-tu 

que nous récapitulions chacune des deux ? 

PROTARQUE. — Oui, bonne idée. 

SOCRATE. — Eh bien, de son côté, Philèbe affirme que ce qui est bon pour tous les êtres vivants, 

c’est le fait de jouir, le plaisir, la volupté et tout ce qui est consonant avec ce genre de choses. 

Quant à nous, nous objectons que ce n’est pas cela, mais que le fait de penser, d’être intelligent, 

de se souvenir, ainsi que tout ce qui leur est apparenté – l’opinion droite et les raisonnements 

vrais – se révèlent à tout le moins meilleurs et plus avantageux que le plaisir pour l’ensemble 

de ce qui est précisément capable d’y prendre part : pour tous ceux qui en sont et en seront 

capables, y participer est ce qu’il y a de plus bénéfique. N’est-ce pas à peu près ainsi que chacun 

de nous s’exprime, Philèbe ? 

PHILÈBE. — Mais si, tout à fait, Socrate. 

SOCRATE. — Alors, Protarque, acceptes-tu la thèse qui t’est ainsi confiée ? 

PROTARQUE. — Il le faut bien, que je l’accepte, puisque le beau Philèbe s’est défilé ! 

SOCRATE. — Nous devons donc faire tout ce que nous pouvons pour déterminer la vérité à ce 

sujet en prenant la chose par tous les côtés ? 

PROTARQUE. — Nous le devons, en effet. 

 

 
* Sauf indication contraire nous reproduisons le texte et la traduction de S. Delcomminette, Platon. Philèbe, Paris, 

Vrin (« Bibliothèque des textes philosophiques. — Les dialogues de Platon »), 2022. 
1 τῶν mss., def. Delcomminette : τόν Schleiermacher Burnet Diès 



 

[T2] Platon, Philèbe, 19c1-20a5 : 
 

ΠΡΩ. — Σχεδὸν ἔοικεν οὕτως, ὦ Σώκρατες, ἔχειν. ἀλλὰ καλὸν μὲν τὸ σύμπαντα γιγνώσκειν 

τῷ σώφρονι, δεύτερος δ’ εἶναι πλοῦς δοκεῖ μὴ λανθάνειν αὐτὸν αὑτόν. τί δή μοι τοῦτο εἴρηται 

τὰ νῦν; ἐγώ σοι φράσω. σὺ τήνδε ἡμῖν τὴν συνουσίαν, ὦ Σώκρατες, ἐπέδωκας πᾶσι καὶ σεαυτὸν 

πρὸς τὸ διελέσθαι τί τῶν ἀνθρωπίνων κτημάτων ἄριστον. Φιλήβου γὰρ εἰπόντος ἡδονὴν καὶ 

τέρψιν καὶ χαρὰν καὶ πάνθ’ ὁπόσα τοιαῦτ’ ἐστί, σὺ πρὸς αὐτὰ ἀντεῖπες ὡς οὐ ταῦτα ἀλλ’ ἐκεῖνά 

ἐστιν ἃ πολλάκις ἡμᾶς αὐτοὺς ἀναμιμνῄσκομεν ἑκόντες, ὀρθῶς δρῶντες, ἵν’ ἐν μνήμῃ 

παρακείμενα ἑκάτερα βασανίζηται. φῂς δ’, ὡς ἔοικε, σὺ τὸ προσρηθησόμενον ὀρθῶς ἄμεινον 

ἡδονῆς γε ἀγαθὸν εἶναι νοῦν, ἐπιστήμην, σύνεσιν, τέχνην καὶ πάντα αὖ τὰ τούτων συγγενῆ, 

<ἃ> κτᾶσθαι δεῖν ἀλλ’ οὐχὶ ἐκεῖνα. τούτων δὴ μετ’ ἀμφισβητήσεως ἑκατέρων λεχθέντων ἡμεῖς 

σοι μετὰ παιδιᾶς ἠπειλήσαμεν ὡς οὐκ ἀφήσομεν οἴκαδέ σε πρὶν ἂν τούτων τῶν λόγων   πέρας 

ἱκανὸν γένηταί τι διορισθέντων, σὺ δὲ συνεχώρησας καὶ ἔδωκας εἰς ταῦθ’ ἡμῖν σαυτόν, ἡμεῖς 

δὲ δὴ λέγομεν, καθάπερ οἱ παῖδες, ὅτι τῶν ὀρθῶς δοθέντων ἀφαίρεσις οὐκ ἔστι· παῦσαι δὴ τὸν 

τρόπον ἡμῖν ἀπαντῶν τοῦτον ἐπὶ τὰ νῦν λεγόμενα. 

ΣΩ. — Τίνα λέγεις;  

ΠΡΩ. — Εἰς ἀπορίαν ἐμβάλλων καὶ ἀνερωτῶν ὧν μὴ δυναίμεθ’ ἂν ἱκανὴν ἀπόκρισιν ἐν τῷ 

παρόντι διδόναι σοι. μὴ γὰρ οἰώμεθα τέλος ἡμῖν εἶναι τῶν νῦν τὴν πάντων ἡμῶν ἀπορίαν, ἀλλ’ 

εἰ δρᾶν τοῦθ’ ἡμεῖς ἀδυνατοῦμεν, σοὶ δραστέον· ὑπέσχου γάρ. 

 

PROTARQUE. — La situation semble bien être à peu près celle-là, Socrate. Mais s’il est beau 

pour le sage de connaître toutes choses, il semble y avoir une « seconde navigation » : ne pas 

s’ignorer soi-même. À quoi rime ce langage que je viens de tenir ? Je vais te le dire, moi ! Tu 

nous as librement fait don à tous de cette réunion et toi-même, Socrate, dans le but de distinguer 

le meilleur des biens humains. En effet, alors que Philèbe disait que c’était le plaisir, la volupté, 

la joie et toutes les choses de cette sorte, toi tu as répliqué que ce n’était pas ça, mais ces choses 

que nous ne cessons de rappeler encore et encore, à dessein et à raison, afin que, disposant des 

deux candidats l’un à côté de l’autre dans notre mémoire, nous puissions les mettre chacun à 

l’épreuve. Toi, tu affirmes, à ce qu’il semble, que le bien qui mérite d’être appelé meilleur que 

le plaisir, c’est l’intelligence, la science, la compréhension, l’art, ainsi que tout ce qui leur est 

apparenté, et que ce sont eux qu’il faut se procurer, et non pas les autres. Une fois énoncée 

chacune de ces deux thèses rivales, nous t’avons menacé en plaisantant de ne pas te laisser 

rentrer à la maison avant que leur détermination ne conduise la discussion à un terme 

satisfaisant. Et toi, tu y as concédé, et c’est à cette fin que tu t’es offert à nous ; alors maintenant, 

nous, nous disons comme les enfants que « donner, c’est donner, et reprendre, c’est voler ! ». 

Bref, finis-en avec cette manière de nous approcher dans la présente discussion. 

SOCRATE — De quelle manière veux-tu parler ? 

PROTARQUE — En nous jetant dans les difficultés et en nous posant des questions auxquelles 

nous serions incapables de te donner une réponse satisfaisante dans l’immédiat. Car n’allons 

pas croire que la fin que nous poursuivons dans cette discussion soit de nous trouver tous en 

difficulté ! Mais si nous ne pouvons répondre nous-mêmes, c’est à toi de le faire, car tu l’as 

promis. 

 

[T3] Platon, Philèbe, 23a6-b4 : 
 

ΣΩ. — Τί οὖν; οὐκ ἄμεινον αὐτὴν ἐᾶν ἤδη καὶ μὴ τὴν ἀκριβεστάτην αὐτῇ προσφέροντα 

βάσανον καὶ ἐξελέγχοντα λυπεῖν;  

ΠΡΩ. — Οὐδὲν λέγεις, ὦ Σώκρατες.  

ΣΩ. — Ἆρ’ ὅτι τὸ ἀδύνατον εἶπον, λυπεῖν ἡδονήν;    



ΠΡΩ. — Οὐ μόνον γε ἀλλ’ ὅτι καὶ ἀγνοεῖς ὡς οὐδείς πώ σε ἡμῶν μεθήσει πρὶν ἂν εἰς τέλος 

ἐπεξέλθῃς τούτων τῷ λόγῳ. 

 

SOCRATE. — Mais quoi ? Ne vaudrait-il pas mieux le laisser aller dès à présent, plutôt que de 

lui faire de la peine en lui infligeant l’épreuve la plus rigoureuse et en le mettant en question ? 

PROTARQUE. — Tu dis des non-sens, Socrate. 

SOCRATE. — Serait-ce parce que j’ai énoncé cette impossibilité, « faire de la peine au plaisir » ? 

PROTARQUE. — Pas seulement, mais aussi parce que tu n’as pas l’air de te rendre compte 

qu’aucun de nous ne te lâchera avant que tu n’aies conduit la discussion de ces questions jusqu’à 

son plein accomplissement. 

 

[T4] Platon, Philèbe, 50d6-e3 : 
 

ΣΩ. — […] νῦν οὖν λέγε πότερα ἀφίης με ἢ μέσας ποιήσεις νύκτας; εἰπὼν δὲ σμικρὰ οἶμαί σου 

τεύξεσθαι μεθεῖναί με· τούτων γὰρ ἁπάντων αὔριον ἐθελήσω σοι λόγον δοῦναι, τὰ νῦν δὲ ἐπὶ 

τὰ λοιπὰ βούλομαι στέλλεσθαι πρὸς τὴν κρίσιν ἣν Φίληβος ἐπιτάττει. 

 

SOCRATE. — […] À présent dis-moi : vas-tu m’en dispenser, ou me retenir jusqu’au milieu de 

la nuit ? Mais je crois que si j’ajoute une petite chose, j’obtiendrai que tu me laisses aller : c’est 

que sur toutes ces questions, je consentirai à te fournir mes explications demain ; mais dans 

l’immédiat, j’ai envie de me préparer à affronter ce qui reste en vue du jugement que nous 

ordonne Philèbe. 

 

[T5] Platon, Philèbe, 67b10-13 : 
 

ΣΩ. — Οὐκοῦν καὶ ἀφίετέ με;  

ΠΡΩ. — Σμικρὸν ἔτι τὸ λοιπόν, ὦ Σώκρατες· οὐ γὰρ δήπου σύ γε ἀπερεῖς πρότερος ἡμῶν, 

ὑπομνήσω δέ σε τὰ λειπόμενα. 

 

SOCRATE. — Alors, me laisserez-vous enfin partir ? 

PROTARQUE. — Il reste encore un petit quelque chose, Socrate. Car ce n’est pas toi qui vas te 

défiler avant nous, je suppose ! Laisse-moi donc te rappeler ce qui reste. 

 

II 
 

[T6]  Platon, Philèbe, 12c9-d4 : 
 

ἰδὲ γάρ· ἥδεσθαι μέν φαμεν τὸν ἀκολασταίνοντα ἄνθρωπον, ἥδεσθαι δὲ καὶ τὸν σωφρονοῦντα 

αὐτῷ τῷ σωφρονεῖν· ἥδεσθαι δ’ αὖ καὶ τὸν ἀνοηταίνοντα καὶ ἀνοήτων δοξῶν καὶ ἐλπίδων 

μεστόν, ἥδεσθαι δ’ αὖ τὸν φρονοῦντα αὐτῷ τῷ φρονεῖν· 

 

Réfléchis en effet : nous affirmons qu’éprouve du plaisir l’homme licencieux, mais aussi le 

modéré par le fait même d’être modéré ; et encore qu’éprouve du plaisir celui qui est dépourvu 

d’intelligence, tout gorgé d’opinions et d’espoirs vides d’intelligence, et à son tour celui qui 

pense par le fait même de penser. 

 

[T7] Platon, Philèbe, 13c6-14b9 : 
 

ΣΩ. — Πάλιν εἰς τὸν αὐτὸν φερόμεθα λόγον, ὦ Πρώταρχε, οὐδ’ ἄρα ἡδονὴν ἡδονῆς διάφορον, 

ἀλλὰ πάσας ὁμοίας εἶναι φήσομεν, καὶ τὰ παραδείγματα ἡμᾶς τὰ νυνδὴ λεχθέντα οὐδὲν 

τιτρώσκει, πειρασόμεθα δὲ καὶ ἐροῦμεν ἅπερ οἱ πάντων φαυλότατοί τε καὶ περὶ λόγους ἅμα 

νέοι.  

ΠΡΩ. — Τὰ ποῖα δὴ λέγεις;    



ΣΩ. — Ὅτι σε μιμούμενος ἐγὼ καὶ ἀμυνόμενος ἐὰν τολμῶ λέγειν ὡς τὸ ἀνομοιότατόν ἐστι τῷ 

ἀνομοιοτάτῳ πάντων ὁμοιότατον, ἕξω τὰ αὐτὰ σοὶ λέγειν, καὶ φανούμεθά γε νεώτεροι τοῦ 

δέοντος, καὶ ὁ λόγος ἡμῖν ἐκπεσὼν οἰχήσεται. πάλιν οὖν αὐτὸν ἀνακρουώμεθα, καὶ τάχ’ ἂν 

ἰόντες εἰς τὰς ὁμοίας ἴσως ἄν πως ἀλλήλοις συγχωρήσαιμεν.  

ΠΡΩ. — Λέγε πῶς;  

ΣΩ. — Ἐμὲ θὲς ὑπὸ σοῦ πάλιν ἐρωτώμενον, ὦ Πρώταρχε.  

ΠΡΩ. — Τὸ ποῖον δή;  

ΣΩ. — Φρόνησίς τε καὶ ἐπιστήμη καὶ νοῦς καὶ πάνθ’ ὁπόσα δὴ κατ’ ἀρχὰς ἐγὼ θέμενος εἶπον 

ἀγαθά, διερωτώμενος ὅτι ποτ’ ἐστὶν ἀγαθόν, ἆρ’ οὐ ταὐτὸν πείσονται τοῦτο ὅπερ ὁ σὸς λόγος;  

ΠΡΩ. — Πῶς;  

ΣΩ. — Πολλαί τε αἱ συνάπασαι ἐπιστῆμαι δόξουσιν εἶναι καὶ ἀνόμοιοί τινες αὐτῶν ἀλλήλαις· 

εἰ δὲ καὶ ἐναντίαι πῃ γίγνονταί τινες, ἆρα ἄξιος ἂν εἴην τοῦ διαλέγεσθαι νῦν, εἰ φοβηθεὶς τοῦτο 

αὐτὸ μηδεμίαν ἀνόμοιον φαίην ἐπιστήμην ἐπιστήμῃ γίγνεσθαι, κἄπειθ’ ἡμῖν οὕτως ὁ λόγος 

ὥσπερ μῦθος ἀπολόμενος οἴχοιτο, αὐτοὶ δὲ σῳζοίμεθα ἐπί τινος ἀλογίας; 

ΠΡΩ. — Ἀλλ’ οὐ μὴν δεῖ τοῦτο γενέσθαι, πλὴν τοῦ σωθῆναι. τό γε μήν μοι ἴσον τοῦ σοῦ τε καὶ 

ἐμοῦ λόγου ἀρέσκει· πολλαὶ μὲν ἡδοναὶ καὶ ἀνόμοιοι γιγνέσθων, πολλαὶ δὲ ἐπιστῆμαι καὶ 

διάφοροι.  

ΣΩ. — Τὴν τοίνυν διαφορότητα, ὦ Πρώταρχε, τοῦ ἀγαθοῦ τοῦ τ’ ἐμοῦ καὶ τοῦ σοῦ μὴ 

ἀποκρυπτόμενοι, κατατιθέντες δὲ εἰς τὸ μέσον, τολμῶμεν, ἄν πῃ ἐλεγχόμενοι μηνύσωσι 

πότερον ἡδονὴν τἀγαθὸν δεῖ λέγειν ἢ φρόνησιν ἤ τι τρίτον ἄλλο εἶναι. νῦν γὰρ οὐ δήπου πρός 

γε αὐτὸ τοῦτο φιλονικοῦμεν, ὅπως ἁγὼ τίθεμαι, ταῦτ’ ἔσται τὰ νικῶντα, ἢ ταῦθ’ ἃ σύ, τῷ δ’ 

ἀληθεστάτῳ δεῖ που συμμαχεῖν ἡμᾶς ἄμφω. 

ΠΡΩ. — Δεῖ γὰρ οὖν.  

 

SOCRATE. — Nous revoilà à notre point de départ, Protarque ! Ainsi, nous ne dirons plus qu’un 

plaisir diffère d’un plaisir, mais qu’ils sont tous semblables, et, sans nous laisser aucunement 

atteindre par les exemples que nous venons de citer, nous nous évertuerons à parler comme les 

plus médiocres et immatures de tous ceux qui se mêlent des arguments. 

PROTARQUE. — Mais enfin, que veux-tu dire ? 

SOCRATE. — Que si moi, pour me défendre en t’imitant, je vais jusqu’à dire que le plus 

dissemblable et ce qu’il y a de plus semblable au plus dissemblable, j’aurai de quoi te répondre : 

nous ferons alors montre d’une plus grande immaturité qu’il ne convient, et notre discussion 

échouera et fera naufrage. Remettons-la donc à flot, et peut-être bien que, en nous offrant les 

mêmes prises, nous pourrons nous rapprocher quelque peu l’un de l’autre. 

PROTARQUE. — Je t’écoute. 

SOCRATE. — Suppose qu’à l’inverse, ce soit moi qui sois interrogé par toi, Protarque. 

PROTARQUE. — Et de quelle façon ? 

SOCRATE. — La pensée, la science, l’intelligence et toutes les choses que j’ai posées depuis le 

début comme bonnes lorsqu’on me pressait de répondre à la question « qu’est-ce qui est bon ? » 

ne subiront-elles pas le même sort que ta propre thèse ? 

PROTARQUE. — Comment cela ? 

SOCRATE. — Les sciences dans leur ensemble paraîtront être multiples, et parfois dissemblables 

les unes aux autres ; et si certaines se révèlent même opposées d’une quelconque manière, 

serais-je encore digne de discuter si, pris de panique, j’affirmais qu’aucune science n’est jamais 

dissemblable à aucune autre, et que, alors que notre discussion échouerait comme une histoire 

qui n’est pas arrivée à bon port, nous recourrions à une absurdité comme planche de salut ? 

PROTARQUE. — Voilà qui ne doit pas arriver, sauf notre salut ! Mais ça me plaît, cette égalité 

entre ta thèse et la mienne. Allez, que les plaisirs soient multiples et dissemblables, et les 

sciences aussi, multiples et différentes ! 



SOCRATE. — Bon ! Mais n’allons pas dissimuler la différence entre ton bien et le mien, 

Protarque. Plaçons-la au contraire au centre et ayons l’audace de les scruter pour voir s’ils 

révèlent lequel du plaisir, de la pensée ou d’un quelconque terme il faut dire qu’est le bien. 

C’est que, j’imagine, nous ne sommes pas en train de nous battre pour la victoire, afin que ce 

soit la thèse de l’un ou l’autre de nous deux qui soit victorieuse, mais il nous faut plutôt unir 

nos forces et combattre au service de ce qu’il y a de plus vrai. 

PROTARQUE. — C’est effectivement ce qu’il faut faire.  

 

[T8a] Platon, Philèbe, 15d8-16a3  
 

ὁ δὲ πρῶτον αὐτοῦ γευσάμενος ἑκάστοτε τῶν νέων, ἡσθεὶς ὥς τινα σοφίας ηὑρηκὼς θησαυρόν, 

ὑφ’ ἡδονῆς ἐνθουσιᾷ τε καὶ πάντα κινεῖ λόγον ἅσμενος, τοτὲ μὲν ἐπὶ θάτερα κυκλῶν καὶ 

συμφύρων εἰς ἕν, τοτὲ δὲ πάλιν ἀνειλίττων καὶ διαμερίζων, εἰς ἀπορίαν αὑτὸν μὲν πρῶτον καὶ 

μάλιστα καταβάλλων, δεύτερον δ’ ἀεὶ τὸν ἐχόμενον, ἄντε νεώτερος ἄντε πρεσβύτερος ἄντε 

ἧλιξ ὢν τυγχάνῃ, φειδόμενος οὔτε πατρὸς οὔτε μητρὸς οὔτε ἄλλου τῶν ἀκουόντων οὐδενός, 

ὀλίγου δὲ καὶ τῶν ἄλλων ζῴων, οὐ μόνον τῶν ἀνθρώπων, ἐπεὶ βαρβάρων γε οὐδενὸς ἂν 

φείσαιτο, εἴπερ μόνον ἑρμηνέα ποθὲν ἔχοι. 

 

Or dès qu’un jeune y goûte pour la première fois, il jubile comme s’il avait découvert un trésor 

de sagesse ; il est possédé par le plaisir et s’amuse à agiter toute parole, tantôt en enveloppant 

des choses diverses et en les confondant en une unité, tantôt à l’inverse en développant et en 

partageant à tout rompre. Ce faisant, il se jette d’abord lui-même tête baissée dans les difficultés, 

et ensuite également tout qui se trouve dans les parages, qu’il soit plus jeune, plus vieux ou du 

même âge, sans épargner ni père, ni mère, ni aucun de ceux qui l’écoutent. Pour un peu, il 

s’acharnerait même sur les autres animaux, pas seulement sur les hommes, puisqu’il 

n’épargnerait en tout cas aucun barbare, si seulement il pouvait se trouver un interprète ! 

 

[T8b] Platon, Philèbe, 16e4-17a4 : 

 

οἱ δὲ νῦν τῶν ἀνθρώπων σοφοὶ ἓν μέν ὅπως ἂν τύχωσι καὶ πολλὰ* θᾶττον καὶ βραδύτερον** 

ποιοῦσι τοῦ δέοντος, μετὰ δὲ τὸ ἓν*** ἄπειρα εὐθύς, τὰ δὲ μέσα αὐτοὺς ἐκφεύγει – οἷς 

διακεχώρισται τό τε διαλεκτικῶς πάλιν καὶ τὸ ἐριστικῶς ἡμᾶς ποιεῖσθαι πρὸς ἀλλήλους τοὺς 

λόγους. 
 

*καὶ πολλὰ : τὰ πολλὰ Hermann, secl. Stallbaum et Badham, post τὰ μέσα transp. Klitsch 

**βραδύτερον : βραχύτερον Badham   

***μετὰ δὲ τὸ ἕν secl. Badham 

 

Mais les hommes sages de maintenant font « un » et « multiple » au petit bonheur la chance, et 

plus vite et plus lentement qu’il ne faut, et après l’un, ils posent tout de suite l’illimité, et les 

intermédiaires leur échappent – ces intermédiaires qui distinguent la manière dialectique de la 

manière opposée, éristique, de nous engager dans des discussions les uns avec les autres. 
 

(trad. Delcomminette modifiée) 

 

[T9] Platon, République, VII, 539b1-8 : 
 

Ἆρ’ οὖν οὐ μία μὲν εὐλάβεια αὕτη συχνή, τὸ μὴ νέους ὄντας αὐτῶν γεύεσθαι; οἶμαι γάρ σε οὐ 

λεληθέναι ὅτι οἱ μειρακίσκοι, ὅταν τὸ πρῶτον λόγων γεύωνται, ὡς παιδιᾷ αὐτοῖς καταχρῶνται, 

ἀεὶ εἰς ἀντιλογίαν χρώμενοι, καὶ μιμούμενοι τοὺς ἐξελέγχοντας αὐτοὶ ἄλλους ἐλέγχουσι, 

χαίροντες ὥσπερ σκυλάκια τῷ ἕλκειν τε καὶ σπαράττειν τῷ λόγῳ τοὺς πλησίον ἀεί.  

Ὑπερφυῶς μὲν οὖν, ἔφη. 

 



— Eh bien n’est-ce pas déjà une précaution essentielle, que d’éviter qu’ils n’y goûtent dès leur 

jeunesse ? Car, je crois, tu n’as pas été sans t’apercevoir que les tout jeunes gens, lorsqu’ils 

goûtent pout la première fois aux échanges d’arguments, en font un usage pervers, comme d’un 

jeu, s’en servant toujours pour contredire, et qu’en imitant ceux qui réfutent, eux-mêmes en 

réfutent d’autres, prenant plaisir, comme de jeunes chiens, à tirer et à déchiqueter par la parole 

quiconque se trouve près d’eux. 

— Oui, extraordinairement !, dit-il. 
 

(trad. P. Pachet) 
 

[T10] Platon, Sophiste, 251b5-c6 : 
 

ΞΕ. — Ὅθεν γε οἶμαι τοῖς τε νέοις καὶ τῶν γερόντων τοῖς ὀψιμαθέσι θοίνην παρεσκευάκαμεν· 

εὐθὺς γὰρ ἀντιλαβέσθαι παντὶ πρόχειρον ὡς ἀδύνατον τά τε πολλὰ ἓν καὶ τὸ ἓν πολλὰ εἶναι, 

καὶ δήπου χαίρουσιν οὐκ ἐῶντες ἀγαθὸν λέγειν ἄνθρωπον, ἀλλὰ τὸ μὲν ἀγαθὸν ἀγαθόν, τὸν δὲ 

ἄνθρωπον ἄνθρωπον. ἐντυγχάνεις γάρ, ὦ Θεαίτητε, ὡς ἐγᾦμαι, πολλάκις τὰ τοιαῦτα 

ἐσπουδακόσιν, ἐνίοτε πρεσβυτέροις ἀνθρώποις, καὶ ὑπὸ πενίας τῆς περὶ φρόνησιν κτήσεως τὰ 

τοιαῦτα τεθαυμακόσι, καὶ δή τι καὶ πάσσοφον οἰομένοις  τοῦτο αὐτὸ ἀνηυρηκέναι. 

ΘΕΑΙ. — Πάνυ μὲν οὖν. 

 

L’ÉTRANGER. — Et ainsi, je crois, nous avons préparé un régal aussi bien pour les jeunes gens 

que pour les vieillards tard-venus sur les bancs ; car cela permet au premier venu de répliquer 

immédiatement qu’il est aussi impossible au multiple d’être un qu’à l’un d’être multiple ; et ils 

se font, tu penses bien, une joie de ne pas permettre que l’on dise « l’homme est bon », mais 

seulement que le bon est bon et l’homme homme. J’imagine, Théétète, que tu rencontres 

souvent des gens qui s’excitent à propos de pareils sujets ; ce sont quelquefois des hommes 

assez âgés, que leur manque de formation intellectuelle porte à s’émerveiller de telles sornettes 

et qui croient naturellement que leur découverte est le sommet du savoir. 

THÉÉTÈTE. — Parfaitement. 
 

(trad. M. Dixsaut) 

 

[T11] Platon, Politique, 285a4-b6 : 
 

διὰ δὲ τὸ μὴ κατ’ εἴδη συνειθίσθαι σκοπεῖν διαιρουμένους ταῦτά τε τοσοῦτον διαφέροντα 

συμβάλλουσιν εὐθὺς εἰς ταὐτὸν ὅμοια νομίσαντες, καὶ τοὐναντίον αὖ τούτου δρῶσιν ἕτερα οὐ 

κατὰ μέρη διαιροῦντες, δέον, ὅταν μὲν τὴν τῶν πολλῶν τις πρότερον αἴσθηται κοινωνίαν, μὴ    

προαφίστασθαι πρὶν ἂν ἐν αὐτῇ τὰς διαφορὰς ἴδῃ πάσας ὁπόσαιπερ ἐν εἴδεσι κεῖνται, τὰς δὲ αὖ 

παντοδαπὰς ἀνομοιότητας, ὅταν ἐν πλήθεσιν ὀφθῶσιν, μὴ δυνατὸν εἶναι δυσωπούμενον 

παύεσθαι πρὶν ἂν σύμπαντα τὰ οἰκεῖα ἐντὸς μιᾶς ὁμοιότητος ἕρξας γένους τινὸς οὐσίᾳ 

περιβάληται. 

 

Mais les gens ne sont pas habitués à diviser les choses par espèces pour les étudier ; aussi 

quelque différentes que soient ces sortes de mesure, ils les identifient tout de suite sous prétexte 

qu’ils les jugent semblables, et font, pour d’autres choses, tout le contraire, parce qu’ils ne les 

divisent pas en leurs parties, alors que la bonne règle serait, lorsqu’on s’est aperçu qu’un certain 

nombre de choses ont quelque communauté, de ne pas les quitter avant d’avoir distingué, au 

sein de cette communauté, toutes les différences qui constituent les espèces, et, quant aux 

dissemblances de toute sorte que l’on peut apercevoir dans une multitude, de ne pas pouvoir 

s’en décourager et s’en déprendre avant qu’on ait enclos, dans une similitude unique, tous les 

traits de parenté qu’elles cachent et qu’on les ait enveloppés dans l’essence d’un genre. 
 

(trad. A. Diès) 

 



III 
 

[T12] Platon, Philèbe, 54b1-8 : 
 

ΠΡΩ. — Πρὸς θεῶν ἆρ’ [ἂν] ἐπανερωτᾷς με τοιόνδε τι; “λέγ’, ὦ Πρώταρχε, μοί, πότερα πλοίων 

ναυπηγίαν ἕνεκα φῂς γίγνεσθαι μᾶλλον ἢ πλοῖα ἕνεκα ναυπηγίας, καὶ πάνθ’ ὁπόσα τοιαῦτ’ 

ἐστίν;”  

ΣΩ. — Λέγω τοῦτ’ αὐτό, ὦ Πρώταρχε.  

ΠΡΩ. — Τί οὖν οὐκ αὐτὸς ἀπεκρίνω σαυτῷ, ὦ Σώκρατες;  

ΣΩ. — Οὐδὲν ὅτι οὔ· σὺ μέντοι τοῦ λόγου συμμέτεχε.  

ΠΡΩ. — Πάνυ μὲν οὖν. 

 

PROTARQUE. — Par les dieux ! La question que tu me poses encore et encore serait-elle quelque 

chose comme ce qui suit ? « Dis-moi, Protarque, affirmes-tu que la construction des navires 

advient en vue des navires ou plutôt les navires en vue de la construction des navires, et de 

même pour toutes les choses de cette sorte ? » 

SOCRATE. — C’est bien ce que je veux dire, Protarque. 

PROTARQUE. — Alors, pourquoi ne réponds-tu pas toi-même, Socrate. 

SOCRATE. — Rien ne l’empêche, à condition que tu prennes part toi aussi à la discussion. 

PROTARQUE. — Tout à fait.  

 

[T13] Platon, Philèbe, 58b9-d9 : 
 

Οὐκ, ὦ φίλε Πρώταρχε, τοῦτο ἔγωγε ἐζήτουν πω, τίς τέχνη ἢ τίς ἐπιστήμη πασῶν διαφέρει τῷ 

μεγίστη καὶ ἀρίστη καὶ πλεῖστα ὠφελοῦσα ἡμᾶς, ἀλλὰ τίς ποτε τὸ σαφὲς καὶ τἀκριβὲς καὶ τὸ 

ἀληθέστατον ἐπισκοπεῖ, κἂν εἰ σμικρὰ καὶ σμικρὰ ὀνινᾶσα, τοῦτ’ ἔστιν ὃ νῦν δὴ ζητοῦμεν. ἀλλ’ 

ὅρα – οὐδὲ γὰρ ἀπεχθήσῃ Γοργίᾳ, τῇ μὲν ἐκείνου ὑπάρχειν τέχνῃ διδοὺς πρὸς χρείαν τοῖς 

ἀνθρώποις κρατεῖν, ᾗ δ’ εἶπον ἐγὼ νῦν πραγματείᾳ, καθάπερ τοῦ λευκοῦ πέρι τότε ἔλεγον, κἂν 

εἰ σμικρόν, καθαρὸν δ’ εἴη, τοῦ πολλοῦ καὶ μὴ τοιούτου διαφέρειν, τούτῳ γ’ αὐτῷ τῷ 

ἀληθεστάτῳ, καὶ νῦν δὴ σφόδρα διανοηθέντες καὶ ἱκανῶς διαλογισάμενοι, μήτ’ εἴς τινας 

ὠφελίας ἐπιστημῶν βλέψαντες μήτε τινὰς εὐδοκιμίας, ἀλλ’ εἴ τις πέφυκε τῆς ψυχῆς ἡμῶν 

δύναμις ἐρᾶν τε τοῦ ἀληθοῦς καὶ πάντα ἕνεκα τούτου πράττειν, ταύτην εἴπωμεν 

διεξερευνησάμενοι – τὸ καθαρὸν νοῦ τε καὶ φρονήσεως εἰ ταύτην μάλιστα ἐκ τῶν εἰκότων 

ἐκτῆσθαι φαῖμεν ἂν ἤ τινα ἑτέραν ταύτης κυριωτέραν ἡμῖν ζητητέον.  

 

En ce qui me concerne, mon cher Protarque, je ne cherchais pas pour l’instant quel art ou quelle 

science se distingue de tous les autres par sa grandeur, son excellence et les multiples services 

qu’il nous rend ; mais lequel vise à la clarté, à la précision et à la vérité maximale, même s’il 

est minuscule et n’offre que de petits avantages, voilà ce que nous sommes en train de chercher. 

Mais écoute : tu ne t’attireras pas la haine de Gorgias, si tu concèdes qu’à son art à lui appartient 

la préséance quant à l’utilité pour les hommes, mais qu’à l’étude dont moi je parle à présent — 

c’est comme je l’ai dit tout à l’heure à propos du blanc, à savoir que même s’il était en petite 

quantité, mais pur, il se distinguerait de celui qui serait en grande quantité mais impur par le 

fait même d’être le plus vrai ; eh bien maintenant, après y avoir appliqué notre pensée avec 

intensité et avoir adéquatement pris en compte les éléments de la discussion, sans considérer 

les services particuliers que rendraient les sciences ni certaines réputations favorables dont elles 

jouiraient, mais s’il y a dans notre âme une certaine puissance naturelle d’aimer le vrai et de 

tout faire en vue de lui, disons si, après un examen approfondi, nous affirmons que c’est 

vraisemblablement elle qui possède au plus haut point ce qu’il y a de pur dans l’intelligence et 

la pensée, ou bien s’il faut en chercher une autre qui soit plus souveraine que celle-là. 

 

 



[T14] Images et règles du dialogue : quelques indications tirées du Philèbe 

(work in progress) 

a. 

IMAGES DU 

DIALOGUE 

b. 

LES 

QUESTIONS 

ET LES 

RÉPONSES 

d. 

LE TEMPS DU 

DIALOGUE 

e. 

L’ACCORD 

f. 

LA RECTITUDE 

DES NOMS 

Bataille 

(14b ; 43a ; 44b-c)  

Lutte 

(27d ; 41b ; 50b) 

Se mettre à la 

place de 

l’autre (est-ce 

que l’on 

accepterait cette 

réponse ?) 

(13e) 

Exhaustivité de 

l’examen (20c ; 

41b ; 67b) [cf. 

b3] … 

Accords 

préliminaires 

(11c-d, 20c) ; 

l’accord avec les 

autorités (28e) 

Ne pas se soucier 

de la différence 

des noms … 

(26e) 

Chemin / voie 

passim (esp. 16b-c ; 

61a) 

Pas de 

questions qui ne 

touchent pas au 

logos (42d-e). 

… mais qui 

accepte des 

« raccourcis » 

(20b ; 50e) 

L’accord comme 

« moteur » de la 

discussion (37c, 

49e) 

… sauf s’ils 

désignent des 

choses différentes 

(34b-c) 

Navigation 

(13b ; 14a ; 19c ; 

29a-b; 30d-e) 

Exhaustivité de 

la réponse (47c-

d) [cf. d1] 

Récapitulations 

(13a, 19c-d, 35d, 

50a, 60a-b, 66d-

e, etc.) et 

recentrage sur 

l’objet de 

l’enquête (18a-d, 

30d, 34c, 50c-d)  

L’accord comme 

point d’arrivée 

(37e) 

Démêler 

l’homonymie 

(57b-e) 

Musique 

(16c-e ; 27c ; 29b) 

Prendre le 

temps de 

répondre (45c ; 

65c) [= d3] 

Prendre le temps 

de répondre 

(45c ; 65c) [= b4] 

Solidité de 

l’accord (50b) 

Surveiller la 

polyonymie (13a, 

60a-b) 

 

 

Clarté (57a)  Rappel des 

accords acquis 

(50a, 57a) [cf. e2, 

d3] 

Assigner 

correctement les 

noms (33e, 59c-d) 

 Dialoguer avec 

les absents 

(44b, 53c, 63b)  

 S’accorder avec 

les absents (28e-

29a) [cf. b6] 

 

 

 

Bibliographie sélective 
 

Badham (1855) = Ch. Badham, Platonis Philebus, London, Parker and Son, 1855. 

Badham (18782) = Ch. Badham, The Philebus of Plato. Introduction, Notes and Appendix, together with 

a Critical Letter on the Laws of Plato and a Chapter of Palaeographical Remarks, London, 

Williams and Norgate, 1878.  

Bertolini (2017) = G. Bertolini, ΚΟΣΜΟΣ ΤΙΣ ΣΩΜΑΤΙΚΟΣ. Il ‘sistema’ metaforico del Filebo di Platone, 

Roma, Tored (« Ricerche di filologia, letteratura e storia », 25), 2017. 



Bosch-Veciana (2010) = A. Bosch-Veciana, « Dramatic Settings and Philosophical Content in Plato’s 

Philebus », in A. Bosch-Veciana, J. Monserrat Moles (dir.), Philosophy and Dialogue. Studies on 

Plato's Dialogues, II, Barcelona, Barcelonesa d’Edicions-Societat Catalana de Filosofia, 2010, 

p. 101-114. 

Bury (1897) = R. G. Bury, The Philebus of Plato, Cambridge, Cambridge University Press, 1897. 

Davidson (1990) = D. Davidson, Plato’s Philebus, London, Routledge, 1990. 

Delcomminette (2006) = S. Delcomminette, Le Philèbe de Platon. Introduction à l’agathologie 

platonicienne, Leiden-Boston, Brill (« Philosophia Antiqua », 100), 2006. 

Delcomminette (2022) = S. Delcomminette, Platon. Philèbe, Paris, Vrin (« Bibliothèque des textes 

philosophiques. — Les dialogues de Platon »), 2022. 

Diès (1941) = A. Diès, Platon. Œuvres complètes. Tome IX. — 2e partie. Philèbe, Paris, Les Belles 

Lettres (« Collection des Universités de France. Série grecque », 96), 1941. 

Dillon, Brisson (2010) = J. Dillon, L. Brisson (dir.), Plato’s Philebus. Selected Papers from the Eighth 

Symposium Platonicum, Sankt Augustin, Academia (« International Plato Studies », 26), 2010.  

Dixsaut (1999) = M. Dixsaut (dir.), La fêlure du plaisir. Études sur le Philèbe de Platon. Vol. 1. 

Commentaires, Paris, Vrin (« Tradition de la pensée classique »), 1999. 

Dixsaut (2001) = M. Dixsaut, Métamorphoses de la dialectique dans les dialogues de Platon, Paris, Vrin 

(« Bibliothèque d’histoire de la philosophie »), 2001. 

Frede (1996) = D. Frede, « The Hedonist’s Conversion: the Role of Socrates in the Philebus », in 

Ch. Gill, M. M. McCabe (dir.), Form and Argument in Late Plato, Oxford, Clarendon, 1996, 

p. 213-248. 

Frede (1997) = D. Frede, Platon. Philebos, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht (« Platon. Werke », 

3.2), 1997. 

Gadamer (20004) = H.-G. Gadamer, Platos dialektische Ethik. Phänomenologische Interpretationen zum 

Philebos, Hamburg, Meiner, 20004.  

Gosling (1975) = J. C. B. Gosling, Plato. Philebus, Oxford, Clarendon, 1975. 

Hackforth (1939) = R. Hackforth, « On Some Passages of Plato’s Philebus », The Classical Quarterly, 

33 (1939), p. 23-29. 

Hackforth (1945) = R. Hackforth, Plato’s Examination of Pleasure. A Translation of the Philebus, with 

Introduction and Commentary, Cambridge, Cambridge University Press, 1945. 

Jouët-Pastré (2009) = E. Jouët-Pastré, « L’enjeu discursif de l’affirmation socratique de la multiplicité 

du plaisir. Analyse du Philèbe 12c-14b » Méthexis 22 (2009), p. 9-22. 

Löhr (1990) = G. Löhr, Das Problem des Einen und Vielen in Platons Philebos, Göttingen, Vandenhoeck 

& Ruprecht (« Hypomnemata », 93), 1990. 

Migliori (1993) = M. Migliori, L’uomo fra piacere, intelligenza e bene: commentario storico-filosofico 

al Filebo di Platone, Milano, Vita e Pensiero (« Pubblicazioni del Centro di ricerche di metafisica. 

Temi metafisici e problemi del pensiero antico », 28), 1993. 

Narcy (2010) = M. Narcy, « Socrate à l’école de l’Étranger d’Élée », dans Dillon, Brisson (2010), p. 68-

73. 

Paley (1873) = F. A. Paley, The Philebus of Plato, London-Cambridge, Bell, 1873. 

Pradeau (2002) = J.-F. Pradeau, Platon. Philèbe, Paris, Flammarion (« GF », 705), 2002. 

Rodier (1900) = G. Rodier, « Remarques sur le Philèbe », Revue des études anciennes, 2 (1900), p. 81-

100. 

Rudebusch (2023) = G. Rudebusch, Plato’s Philebus. A Commentary, Norman, University of Oklahoma 

Press (« Oklahoma Series in Classical Culture », 63), 2023. 

Seeck (2014) = G. A. Seeck, Platons Philebos. Ein kritischer Kommentar, München, Beck 

(« Zetemata », 148), 2014. 


